# صحت کے حصول میں امور طبعیہ اور سات ہضم کا کر دار طبِ اسلامی کی روشنی میں

# صحت کے حصول میں امور طبعیہ اور سات ہضم کا کر دار طبِ اسلامی کی روشنی میں

The Role of Natural Aspects and Seven Mysteries of Digestion in Achieving Health in The Light of Tibe Islami

> Prof. Dr. Hafiz Munir Ahmed Khan Dean, Faculty of Islamic Studies, University of Sindh, Jamshoro.

> > Prof. Dr. Ubaid Ahmed Khan Department of Usooluddin, University of Karachi.

Dr. Hafiz Mehmood ul Hassan Channar Lecturer, The Begum Nusrat Bhutto Women University Sukkur. Email: hafiz.hassan@bnbwu.edu.pk

Received on: 08-02-2022 Accepted on: 12-03-2022

#### Abstract

Allah the Most High, is the Creator, the True King, and the Lord of this world, who created Man in accordance with nature and in the best of mould. Islam is the religion of nature; all its rules are the same as nature. A branch of Islam is medicine, which is a part of the legacy of the Prophets. This knowledge is still established in the world through perfect heirs of them. In the science of medicine, the seven aspects of nature (the seven natural stages of human being) are those inner mysteries under which the human being was created in accordance with nature, seven golden rules and there are seven inner mysteries of human digestion under which the physical, spiritual, and moral health of Man remains intact. And due to their damage sickness evolves. In medicine, Motions (Thareekat) (Thareek, Thaleel, Taskeen) are those master Arts by which disease can be reversed by changing motions (Thareekat) through diagnosis. In this research, the seven natural stages or aspects of Nature of human being, the seven digestive mysteries and Art of movements (Thareek, Thaleel, Taskeen) will be described. With the help of them the physician can treat the human being by understanding the basis of diseases (physical, spiritual and moral) according to the nature of Man.

Keywords: Thareek, Thaleel, Taskeen, Spiritual.

"الحمدالله وسلام على عباده الذين اصطفى سيما على نبيه المجتبى ورسوله المصطفى" (سب تعريف الله تعالى كيل بي اوراللد تعالی کے بر گزیدہ بندوں پر سلام ہو۔ خصوصاً اللہ تعالی کے بر گزیدہ رسول احد مجتبی محد مصطفے سے ایتی صلوۃ وسلام ہو۔) امام بعد: اللہ تعالٰی کے فضل و کرم سے ان علوم پر قلم اٹھانے کی توفیق حاصل ہور ہی ہے۔ الله تعالیٰ اس کائنات کا خالق، مالک اور رہے ہے جس نے انسان کو تمام مخلوق میں اشر ف، فطرت کے عین مطابق اور بہترین ساخت پرپیدا

[282]

فرمایا۔اسلام دینِ فطرت ہے اُس کے تمام احکام (قوانین) عین فطرت ہیں۔اسلام کا ایک شعبہ علم طب ہے جو وراثت انبیاء کا ایک جزوہ۔

یہ علم آج بھی کامل وارثوں کے ذریعہ دنیا میں قائم ہے۔ علم طب میں سات امور طبعیہ (تخلیق انسان کے سات فطری مراحل) وہ اسرار ہیں
جن کے تحت انسان کی تخلیق فطرت کے عین مطابق ہوئی اور سات سنہری اصول وسات انسانی ہضم وہ اسرارِ ربانی ہیں جن کے تحت انسان کی
جسمانی، روحانی اور اخلاقی صحت قائم رہتی ہے اور ان کے بگاڑ سے فساد پیدا ہوتا ہے اور علم طب میں تحریکات (تحریک، تحلیل، تسکین) کاعلم
وہ شاہ کار ہے جس کے ذریعہ تحریکات کی تبدیلی سے بیاری لوٹائی جاسکتی ہے۔

اس تحقیق میں امور طبعیہ اور انسانی ہضم کے سات درجے اور اسرار بیان کرتے ہوئے فن تحریکات (تحریک، تحلیل اور تسکین) کے نکات اور اصولِ علاج بیان کیے جائیں گے جن کی مددسے طبیب حازق جسمانی، روحانی اور اخلاقی امر اض کو سمجھ کر انسان کاعلاج فطرت کے عین مطابق کر سکتا ہے۔ جبکہ حلال وطیب خور اک سے روحانی واخلاقی صحت حاصل ہوتی ہے۔ خور اک روحانی امر اض اور اخلاقی بگاڑ کو دور کرتی ہے۔ تحریکات کی تبدیلی سے جسمانی امر اض دور ہوجاتے ہیں۔

#### كائنات اورانسان:

کائنات کو عالم کبیر اور انسان کو عالم صغیر کہتے ہیں۔ کائنات کاہر جزوانسان کے اندر موجود ہے۔ تخلیق کائنات سے پہلے عالم میں چار کیفیات اربعہ سردی، گری (فعلی) اور خشکی، تری (انفعالی) موجود تھیں جو بسیط تھیں۔ جب اللہ تعالیٰ نے عالم کو وجود و بینے کا فیصلہ کیا تو کیفیات اربعہ (سردی، گری، خشکی، تری) کوروئے زمین کامادہ قرار دیا۔ عالم اسباب میں گرمی اور سردی سے پانی بنا، سردی اور خشکی سے مٹی بنی، خشکی اور گرمی اور شکی سے آگ بنی۔ ان کو (پانی، مٹی، ہوا، آگ) روئے زمین کامادہ اور عناصر اربعہ کہتے ہیں۔ جب اللہ تعالیٰ نے عالم اسباب کی تخلیق کا ارادہ فرمایا تو بسیط کیفیات کو مرکب بنادیا۔ جو عالم اسباب سے پہلے بسیط (نا قابل تقسیم) تھے۔ کمالِ قدرت یہ ہے کہ تخلیق انسان میں یہ ارکان بسیط صورت میں موجود ہیں۔ عناصرِ اربعہ سے زمین اور انسانی جسم کی تخلیق ہوئی۔ اور مولید ثلاثہ (حیوانات، جمادات) انسانی خوراک کاذریعہ ہیں۔ امور طبعیہ (امور بدنیہ) تخلیق انسان کے سات قدرتی مراحل کو کہتے ہیں جن کے ذریعہ حضرت باتات، جمادات) انسانی خوراک کاذریعہ ہیں۔ امور طبعیہ (امور بدنیہ) تخلیق انسان کے سات قدرتی مراحل کو کہتے ہیں جن کے ذریعہ حضرت باتات، جمادات) انسانی خوراک کاذریعہ کاعلم، علم طب کی بنیاد کی حیثیت رکھتا ہے۔ امور طبعہ سات ہیں۔

### سات امور طبعیہ اور اُن کے اسر ار

اُمورِ طبعیہ کے سات مراحل کی تفصیل علم طب کی روشنی میں مندر جہ ذیل ہے:

(۱)ار کان (یانی، مٹی، ہوا، آگ)

(۲) مزاج (سرد، گرم، خشک، تر)

(۳) اخلاط (بلغم، سودا، صفراء، خون)

(۲) اعضاء (اعصاب عضلات، غد دو، ہڈیال)

(۵) ارواح (روح نفسانی، روح حیوانی، روح طبعی)

(۲) قويٰ ( توتِ نفساني، قوتِ حيواني، توتِ طبعي )

(۷)افعال ( فعل مفرد، فعل مركب)/(افعال حميده،افعال رذيله )

#### (۱)اركان:

ایسے بسیط اجسام جوانسانی جسم کے اجزائے اولیہ ہیں، لینی پانی، مٹی، ہوا اور آگ۔ اجزائے اولیہ کی تاثیر پاکیفیات تر، سرد، خشک اور گرم ہیں لیکن عالم اسباب میں کیفیات کے ملنے ہی سے ارکان بنتے ہیں۔ مثلاً (i) تری اور سردی کے ملاپ سے پانی کا وجود قائم ہوا (ii) سردی اور خشکی کے ملنے سے مٹی بنی (iii) خشکی اور گرمی کے ملنے سے ہوا بنی (iv) اور گرمی اور خشکی کے ملنے سے آگ بنی۔ یہ مرکب صورت عالم اسباب کی ہے۔ اللہ تعالی نے اپنی ثانِ قدرت کے تحت انسانی جسم میں ارکان (پانی، مٹی، ہوا، آگ) کو بسیط (غیر مرکب) رکھا ہے۔ ارکان سے عناصر (Element) پیدا ہوئے۔ قدرتی طور پر پائے جانے والے عناصر 29 ہیں، ان میں 16 عناصر اجسام بنانے میں اہم کر دار اوا کرتے ہیں جو مندر جد ذیل ہیں: آسیجن، کاربن، ہائیڈرو جن، نائٹر و جن، کیلٹیم، فاسفور س، پوٹا شیم، سلفر، کلورین، سوڈ یم، میکنیشیم، آئرن، کاپ، میگنیز، زنک، آیوڈین۔ ان کے علاوہ بھی کچھ عناصر ہیں جن کی جسم میں ایک خاص مقدار ہوتی ہے۔ یہ تمام ارکان مولید ثلاثہ کے ذریعہ خوراک اور خوراک و زیعہ تغذی پاکر جزویدن بن جاتے ہیں جس سے انسانی صحت قائم رہتی ہے۔

#### (۲)مزاج:

جب ارکان بہت چھوٹے چھوٹے ہوکرایک دوسرے کے ساتھ ملتے ہیں یہ اجزاء اپنی متضاد قوقوں سے ایک دوسرے میں اثر کرتے ہیں اور ان میں ہر ایک عضر دوسرے عضر کی کیفیت کے غلبہ کو قوڑنے کی کوشش کرتا ہے۔ آخر کار جب ان کاایک دوسرے پراثراس حد تک پہنچ جاتا ہے کہ ایک ان میں غالب اور دوسر امغلوب ہو جاتا ہے تو پھر اس مرکب میں ایک ایسی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے جواس کے تمام اجزاء میں یکسال ہوتی ہے۔ اسے مزاج کہتے ہیں۔ کا نئات کی ہر چیز اپناایک مزاج رکھتی ہے۔ (۱) پانی: میں ہاتھ رکھیں توبیہ اسے ترکر کے سر دی کا احساس دے گا۔ یعنی پانی کامزاج "سر د" ہوا۔ (۲) ہوا: پھر اسے باہر ہوا میں کریں تو وہ اسے خشک کر دے گی، ہوا کامزاج "خشک" ہوا۔ (۳) آگ: اگر ہاتھ آگ کے قریب کریں تو وہ جلانے کا احساس دے گی۔ یعنی آگ کامزاج گرم اور خشک ہونے کی دلیل ہے۔ مزاج یعنی ارکان کی خوبیاں متعدد ہضموں کے بعد اخلاط ( بلخم ، سود ، صفراء ، خون ) میں پھر دماغ ، دل ، جگر کی خوراک بنے کے بعد جوشے ہضم میں نئی تخلیق کے نظفے میں منتقل ہو جاتی ہیں۔

### (m) اخلاط ( غ**ز**ا) :

غذا ہضم ہونے کے بعد خلط لینی تر اور بہنے والے مادہ کی شکل اختیار کرکے بذریعہ معدہ جوہر جگر کی طرف اور کثیف مادہ مزید جذب (ہضم) ہونے کے لیے آنت میں چلاجاتا ہے۔ جگرجوہر کو اخلاط (بلغم، سودا، صفر ااور خون) میں تبدیل کر دیتا ہے۔جو غذا معتدل طور پر پک کر پختہ ہوجائے وہ خون ہے، جو پک کر زیادہ لطیف ہوجائے وہ صفراہے اور جو کثیف ہوجائے وہ سوداہے اور جو خام رہ جائے وہ بلغم ہے۔جب تک اخلاط (بلغم، سودا، صفراء) خون میں ہیں اخلاط ہیں باہر خارج ہوں تو نضلات کہلاتے ہیں جسم سے باہر یہ مولید ثلاثہ (جمادات، حیوانات، نباتات) ہی ہیں جو اول غذا پھر خلط، پھر بلغم سودااور صفراء میں تبدیل ہو جاتے ہیں پھر خلیہ (cell) اور ٹشوز (Tissues) اور اعضاء بنتے ہیں اور چو تھے ہضم میں تخلیق جسم کاسبب بنتے ہیں۔

#### (۴) اعضاء:

جو غذا ہم کھاتے ہیں ان سے اخلاط بنتے ہیں پھر یہی اخلاط مجسم صورت میں اعضاء بنتے ہیں۔ یعنی اعصاب، عضلات، غدود اور ہڈیاں وغیر ہe Nervous Tissues سے دماغ، Muscular Tissues سے دل، Epithelial Tissues سے غدود (جگر) اور Tissues سے مڈیاں بنتی ہے۔

#### (۵) ارواح:

جب رحم مادر میں نطفہ تخلیقی مراحل طے کرتا ہوا جسم اور پھراعضاء رئیسہ بنالیتا ہے اس وقت روح ملکوتی سے ایک شعاع (نور) انسانی جب میں داخل ہو کر قلب میں ایک شعلہ روش کر دیتا ہے۔ میڈیکل سائنس میں SA کہا جاتا ہے۔ انسانی Machinery چانا شروع ہوجاتی ہے۔ یہ روح حقیقی ہے۔ حیاتی عضلات (دل، جگر، دماغ) کی تحریک سے جوارواح بنتی ہیں۔ میڈیکل سائنس میں AV کرنٹ کہا جاتا ہے۔ یہ ارواح وہ لطیف بخارات ہیں جو اخلاط کے لطیف جھے سے بنتے ہیں۔ اعضاء اخلاط کے کثیف جھے سے بنتے ہیں پھر یہ ارواح اپنی طبیعتوں کی طرف خون کے ذریعہ جلی جاتی ہیں، ان کی تین اقسام ہیں:

- روح نفسانی (اعصاب): یه روح دماغ (اعصاب) کی طبعی تحریک سے پیدا ہوتی ہے اور اعصاب کے ذریعہ اعضاء کے دیگر عصول تک پہنچتی ہے اور انسان کو احساسات دیتی ہے، اسے مینٹل فورس (Mental Force) بھی کہتے ہیں۔
- روح حیوانی (ول): یه روح قلب (عضلات) کی طبعی تحریک سے پیدا ہوتی ہے۔ شرائین کے ذریعہ تمام انسانی بدن میں دوڑتی ہے، اسے اینمل فورس (Animal Force) بھی کہتے ہیں۔
- روح طبعی (جگر): یه روح جگر (غدود) کی طبعی تحریک سے پیدا ہوتی ہے، بذریعہ وریدوں جسم میں فنریکل فورس قائم کرتی ہے۔ جسم میں غذااور نشوو نماکاکام کرتی ہے، اسے نیچرل فورس (Natural Force) بھی کہتے ہیں۔ ہمارا جسم حرارت اور رطوبت سے مرکب ہے۔ رطوبت جب حرارت سے ملتی ہے تو بخارات بن کر تحلیل ہوتی ہے تواس حال میں بیہ قوت اس تحلیل کابدل حاصل کرتی رہتی ہے تاکہ انسانی قوت قائم رہے۔

### (۲) قویٰ:

روح ایک قوت اور (طاقت) کا نام ہے، ارواح سے صادر ہونے والی طاقت کو قویٰ (Force) کہتے ہیں۔اعضاءِ رئیسہ اور ارواح ثلاثہ کی نسبت سے ان کی بھی تین اقسام ہیں:

- توت نفسانی (Mental Force): دماغ میں ہوتی ہے۔ احساسات اچھے اور برے کی تمیز، نفع اور نقصان سے آگاہ کرتی ہے۔
  - قوت حیوانی (Animal Force): دل میں ہوتی ہے جسم کی حرکات (ارادی وغیر ارادی) کو قائم رکھتی ہے۔
  - توت طبعی (Natural Force): جگر میں ہوتی ہے۔ جسم میں غذااور نشوونماکاکام کرتی ہے۔ نیچیرل فورس بھی کہتے ہیں۔

توتِ غاذیہ (جاذبہ ،ماسکہ ،ہاضمہ ،دافعہ )اور قوتِ نامیہ (ضرورت کے تحت نشوونما کرتی ہے) نیچرل فورس ہی کے ماتحت کام کرتی ہیں۔ ۱۷۷ فعال :

امور طبعی میں آخری امر فعل کا ہے جو کسی عضو کی حرکت سے سرز دہوتا ہے۔ یعنی عضوا پنے مقررہ فعل انجام دیتا ہے۔ اس کی دواقسام ہیں، فعل مفرد وہ کام ہیں جو صرف ایک قوت سے پورا ہو جائے جیسے ہضم، جذب، دفع، امساک وغیرہ اور فعل مرکب وہ افعال ہیں جو دوبازیادہ قوتوں سے انجام پاتے ہیں جیسے غذاکا ہضم وغیرہ۔

امور طبعیہ کو قائم رکھنے کے لیے سات سنہری اصول اورانسانی غذاکے سات ہضم کو سبھنا نہایت ضروری ہے۔ اگر ساتوں ہضم صبح طرح کام کریں گے توانسانی صحت قائم رہے گی ورنہان کے بگاڑ سے صحت، قوت اور افعال متاثر ہو کر جسمانی، روحانی اور اخلاقی بیاریاں پیدا ہوتی رہیں گی۔

### سات سنهرى اصول

سات کامل ہضم کے لیے مندرجہ ذیل سات سنہری اصولوں کواختیار کر نالازم ہے تاکہ صحت ِجسمانی، روحانی واخلاقی حاصل ہو سکے۔اُصول مندر جہ ذیل ہیں۔

### اصول نمبرا: (فطرت اورانسان):

فطرت کے خلاف زندگی گزار نے سے جسم اور روح بیار ہوجاتے ہیں۔ فطرت پر لوٹ جانے سے صحت بحال ہو جاتی ہے۔ نہ ہب اسلام دین فطرت ہے، اس کے تمام اصول عین فطرت ہیں۔ علم طب جو وراثتِ انبیاء کا ایک جزو ہے، کی روشنی جسمانی اور روحانی میں حیاتی اعضاء (وماغ، دل، جگر) کی غیر فطری تحریک سے امراض پیدا ہوتے ہیں۔ مسکن مفرد اعضاء کو تحریک دینے سے صحت بحال ہوجاتی ہے۔ غیر فطری تحریک کے چار مندر جہذیل اسباب ہیں:

- (۱)طرزِ زندگی(Lifestyle)دل وعضلات کومتاثر کرتے ہیں۔
  - (۲)خوراک(Food) جگروغدود کے فعل کومتاثر کرتے ہیں۔
- (٣) ز ہنی د باؤ (Depression) د ماغ واعصاب کو متاثر کرتے ہیں۔
- (۴) ہے جادواؤں کااستعال حیاتی اعضاء (دل، جگراور دماغ) کے فعل میں بگاڑ پیدا کر کے انسانی قوت (Immune system) کو کمزور کرتے ہیں۔

### اصول نمبر ۲: طرززندگی (Life Style) (دل وعضلات):

اللہ تعالیٰ نے دن محنت کے لیے اور رات آرام کے لیے بنائی ہے۔ (۲) جولوگ رات جلدی بعد نماز عشاء سوجاتے ہیں اور صبح جلدی اٹھ جاتے ہیں، ان کے دل (عضلات) کی تحریک ہمیشہ اعتدال پر قائم رہتی ہے۔ صبح اٹھ کر بعد نماز فجر ورزش یا واک کا اہتمام کریں۔ (۳) تمام عضلات (پٹھے، گوشت) Active ہو جائیں گے۔ عضلات میں دوران خون کا نظام چل رہا ہے۔ دوران خون ورزش /واک/ تیراکی کے ذریعہ ہر جگہ پہنچ کرتمام اعضاء کو سیر اب کردے گااور فضلات قدرتی طور پر جسم سے خارج ہو جائیں گے۔

### اصول نمبر ۳: خوراک (Food) (جگر وغدود) کے فعل کی در سکی:

مندر جه ذیل اصول یاد کرلیں: (Right time, Right Food, Right Quantity, Right way) سیح وقت پر، صیح خوراک، صیح مقدار میں اور صیح طریقے سے چبا چبا کر کھانا۔

Right Time: ناشتہ اور کھانے کے لیے وقت مقرر کرلیں۔اسی مخصوص وقت پرلینا ہے۔اورایک خوراک سے دوسرے خوراک کا وقت کم از کم 6 گھنٹہ کا ہو، زیادہ ہو جائے تو بہتر ہے۔ کھانا صرف دووقت کا ہے۔ صبح کاناشتہ جلدی کریں، مغرب کے فوراً بعد کھانا کھالیں۔ در میان میں کچل فروٹ کا استعال کریں۔

Right Food: کھانے میں قدرتی غذاصر ف Organic Food، استعال کریں۔ کیمیکل سے بن غذا جگر کی خرابی کاسب ہے۔ Right Food: اپنی بھوک کاصر ف ایک حصہ کھانا کھائیں، ایک حصہ ہوا کے لیے، ایک حصہ پانی کیلئے خالی رکھیں۔ اصول نمبر ہم: Right Way:

کھاناخوب چباچبا کر کھائیں۔ دانتوں کے کام معدہ کونہ کرناپڑے۔ جو غذا صحیح وقت پر ، صحیح قدرتی خوراک ، صحیح مقدار میں اور خوب چبا چبا کر کھائی جاتی ہے وہ ہضم کے ساتوں مراحل طے کرتی ہے ، تفصیل آگے آئے گی۔

- خوراک 3 گھنٹہ معدہ میں، 4 گھنٹہ چھوٹی آنت میں اور 5 گھنٹہ بڑی آنت میں سے گزرتی ہے، اسی لیے کامل تغذی کے لیے 12 گھنٹہ در کارہے۔
  - رات کا کھاناہر گزدیر سے نہ کھائیں اور نہ دیر سے سوئیں۔ زیادہ بھوک کی صورت میں بہت ہلکی غذا کم مقدار میں لیں۔
- بسیار خوری(پیٹ بھر کر کھانا) کھانے کے اوپر پانی / کولڈ ڈر نک بینا ہضم کی خرابی کاسب ہے۔ پانی یا کولڈ ڈر نک کھانے کو سڑا دیتا ہے۔
  - کھانے کے 1/2 گھنٹہ کے بعد قہوہ کا استعال کر سکتے ہیں۔
  - کھانا کھانے کے در میان گفتگو، ٹی وی، مو بائل اور دیگر ذہنی مصروفیات کی وجہ سے نظام ہاضم متاثر ہوتا ہے۔
  - کھاناٹیبل کرسی کے بجائے زمین پر کھائیں، سنت کے مطابق ایک گھٹنا کھڑا کرکے کھائیں۔اور کھانے کے بعد ہر گزسونانہیں ہے۔
    - دوپېرمين قيلوله کااېتمام 20منٺ ضرور کريں۔

## اصول نمبر ۵: د هنی د باؤسے اجتناب (اعصابی / دماغی) فعل کی در سکی:

جب انسان مقصد حیات اور دنیا کی حقیقت سے ناآشا ہوتا ہے تو ایسا شخص دنیاوی آزمائشوں، مصائب و آلام سے متاثر ہو کر ذہنی دباؤ (Pepression) میں مبتلاہو جاتا ہے اور یہ Depression بینوں حیاتی اعضاء دماغ (اعصاب)، دل (عضلات)، جگر (غدود) کو متاثر کرتے ہیں جس سے نظام ہاضم متاثر ہوئے بغیر نہیں رہتا۔ اپنے پر وردگار رب عالمین سے تعلق ہی ذہنی دباؤسے نجات کا ذریعہ ہے۔ حضرت مجدد الف ثائی فرماتے ہیں: "دنیا میں اگر مصائب نہ ہوتے تو دنیا کی قدروقیمت ایک جوکے دانے کے برابر بھی نہ ہوتی۔ "ایک معرفت کے بعدد نیاوی مصائب چھیلنے کیلئے انسان ذہنی طور پر تیار ہو جاتا ہے۔ رجو عاللہ، صبر سے مصائب کو جھیلتا ہے۔

### اصول نمبر ۲: حلال وطيب خوراك:

حلال وطیب خوراک کااہتمام کریں۔(۵) ورنہ حرام اور غیر طیب خوراک خون میں سیاہ حجابات (ظلمتیں) بننے کاسب ہیں۔ان ظلمتوں سے جسمانی، روحانی جناتی اثرات اور اخلاقی (حجوث، بد کاری، چوری، فیاشی، عبادت سے دوری) خرابیاں پیدا ہوتی ہیں جوانسان کے افعال کو متاثر کرتی ہیں چنانچہ جو شخص کامل تغذی چاہتا ہے حلال وطیب خوراک کااہتمام کرے تاکہ ساتوں ہضم کے جیسی کامل فائدوں کو حاصل کرسکے۔ اصول نمبرے: ہے حاد واؤں کا استعمال:

- بیتینول نظامول (اعصابی، عضلاتی اور غدی نظام) کو متاثر کرتے ہیں۔انسان کا (Immune system) کو کمزور ہوجاتا ہے۔
- موسم کی تبدیلی، طرز زندگی اور خوراک کی بی اعتدالی سے جو علامات ( نزلہ ، زکام ، شو گر ، کیسٹر ول ، جسم کا در د ، سستی ) وغیر ہ جو علامات ہیں طرزِ زندگی کی در شگی ، خوراک مزاج اور موسم کے مطابق ورزش کے ذریعہ علامات کولوٹائیں ورنہ کچھ عرصے میں جگر کی تباہی کا سب یہی کیمیکل سے بنی ادویات بن جائیں گی۔
- درازی عمر کاراز فطرت کے مطابق زندگی گزارنے پر ہے۔ فطری زندگی، فطری خوراک (Organic Food)، تعلق مع الله۔اس کا حصول اسلامی تعلیمات سے حاصل کریں۔اسلام دین فطرت ہے،اس کے اصول عین فطرت ہیں۔علم طب کا سیکھنا سنت غیر موکدہ ہے۔صحت جسمانی،روحانی اور اخلاقی صحت کی بنیاد ہے۔
  - مندرجہ بالاسنہریاصولوں کے مطابق زندگی گزارنے والاشخص سات ہضم سے فائد ہاٹھاسکتا ہے۔

سات ہضم اوران کے اسرار

### (۱) ہضم اول: منہ سے لے کر اجابت تک کاعمل ہے۔ ہضم اول کافضلہ برازہے:

• منه ، حلقوم، مسوڑے، دانت، تالو، ٹانسلز اور تھوک کے غدود شامل ہیں۔غذا کی تین اقسام ہیں (۱) پروٹینز والی غذائیں (۲) نشاستہ دار کاربو ہائیڈریٹس والی غذائیں (۳) چربیلی (Fats) روغنی غذائیں۔

- غذاجو کھائی جائیں خوب اچھی طرح چبا چبا کر ہر لقمے کو 32 مرتبہ چبائیں تاکہ غذاا چھی طرح پیس کر معدہ میں جائے اور معدہ کو دانتوں کے کام اور محنت نہ کرنی پڑے۔
- غذا کھاتے ہی تھوک کے غدود متحرک ہو کراپنی رطوبت ترشح چھوڑتے ہیں جو غذا کو پتلا کرنے کاکام انجام دیتے ہیں۔اس کا لیس غذا کو چکنا کرکے ہضم کے قابل بناتا ہے اور تھوک کیمیائی عمل کے ذریعہ غذا کو نشاستہ (شکر مالٹوز) میں تبدیل کر دیتا ہے۔
  - پھر غذادھیرے دھیرے مری کے ذریعہ معدہ میں جانے لگتی ہے۔نشاستہ دارا جزاء معدہ تک ہضم ہو جاتے ہیں۔

معدہ: معدہ میں غذانشاستہ سے بنی ہوئی شکر کی صورت میں داخل ہوتی ہے۔ معدہ کی صفراوی رطوبات غذامیں مل کرمزید تحلیل و ہضم کرتی ہے جبکہ سوداوی ترشح بھوک لگاتی ہے اور اعصابی، بلغی، کھاری رطوبت غذا کو مزید پتلااور قابل جذب بناتی ہے۔ معدہ میں غذا قریب تین گھنٹہ رہتی ہے۔ بااعتبار غذایہ وقت مختلف ہوتا ہے۔ یہاں پروٹمین اجزاء ہضم ہوتے ہیں۔ معدہ کے دوسوراخ ہوتے ہیں۔ ایک طحال کی طرف دوسرا جگر کی طرف جبکہ زیریں سوراخ سے ہضم شدہ غذامعدہ سے آنتوں میں چلی جاتی ہے اسے کیلوس کہتے ہیں۔ چھوٹی آنت: معدہ میں روغنی و چر بیلے مواد ممکل طور پر ہضم نہیں ہوتے لیکن دوسری غذا کیں اچھی طرح مل جاتی ہیں۔ چھوٹی آنت میں صفراوی اور لبلبہ کی رطوبات ملنا شروع ہوجاتی ہیں۔ آنت میں نشاستہ دار غذائی مواد، حیوانیہ اور روغنی و چر بیلے اجزاء تحلیل و ہضم ہو ناشر وع ہوجاتے ہیں۔ غذاکا پندرہ فیصد حصہ چھوٹی آنت میں ہضم ہو کرجذب ہوجاتا ہے۔ اس وقت اس کارنگ قدرے زردی ماکل ہوتا ہے اور اس میں براز کی سی ہوآنے لگتی ہے، جب براز چھوٹی آنت میں چر بیلے اجزاء ہضم ہوتے ہیں۔

بڑی آنت: بڑی آنت میں غذائی مواد مزید ہضم ہوتا ہے۔ بڑی آنت میں غذائی مواد تقریباً پانچ گھنٹہ رہتا ہے۔ کیلٹیم، فولاد ہضم ہوکر جزوبدن بنتے ہیں۔ رطوبات جذب ہوتی ہیں اور بقیہ مواد بستہ ہو کر براز کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ بدن سے نکلنے کے قابل ہوجاتا ہے۔ غذا ہضم ہونے کا بی عمل معدہ میں سا گھنٹہ ، چھوٹی آنت میں ۲ گھنٹہ اور بڑی آنت میں ۵ گھنٹہ جاری رہتا ہے۔ بیہ عمل تقریباً ۲ اسے ۱۲ گھنٹہ میں مکمل ہوتا ہے۔ منہ سے لے کربڑی آنت کے ہضم تک بیے عمل ہضم اول کملاتا ہے۔ غذا کا لطیف حصہ جگر میں چلاجاتا ہے جبکہ کثیف حصہ حجود ٹی اور بڑی آنت کے ذریعہ غذائی مواد جذب کرنے بعد فضلہ (براز) کی صورت میں خارج ہوجاتا ہے۔

ہضم اول: اس ہضم کی خرابی کے امراض: اس ہضم کی خرابی سے معدہ میں درد، گیس، سینے کی جلن، ایسٹ، الٹی، دل کی رفتار کا تیز ہونا جیسی علامات ظاہر ہو جائے گا۔ ہم بستری غذا کے کم از کم علامات ظاہر ہو جائے گا۔ ہم بستری غذا کے کم از کم سم سم سم کھنٹہ بعد ہونا جا ہے۔

اصول علاج: کھانے کے سنہری اصولوں کو دیکھیں اول و دوئم کے مطابق طرز زندگی اور خوراک درست کریں۔ کھانا چبا چبا کر وقت پر کھائیں۔ایک خوراک کادوسری خوراک کے در میان کم از کم 6 گھنٹہ کا وقفہ رکھیں۔ کھانا کھا کر فوراً نہ لیٹیں۔ کھانا ہاسی نہ ہو، تازہ پکا ہوا کھانا کھائیں۔کھوے کی بنی ہوئی میٹھائی باسی ہر گزنہ لیں۔ کھانے کے اوپر یانی ہر گزنہ پئیں۔بعد غذا چہل قدمی کریں۔ادرک اور یودینہ کا قہوہ لیں۔معدہ میں ایک ساتھ کئی قشم کے کھانے ہر گزنہ ڈالیں۔ایک خوراک ہضم ہونے کے بعدد وسری خوراک لیں۔رات دیرسے کھاناہر گز نہ کھائیں۔اینے طبیب سے رابطہ کریں۔

## (٢) مضم دوئم: اس نظام میں جگر شامل ہے،اس کا فضلہ بول (پیشاب) ہے۔

جگرانسان کادوسراحیاتی عضو ہے۔ جگر کو تحلیل ہضم وجذب و خارج کا عضو کہتے ہیں۔ جگرکے ماتحت کام کرنے والے اعضاء میں گردے، خصیے، آنکھ کے ڈھیلے پستان، خصیتہ الرحم، انتڑیوں کے غدود، تلی، لبلبہ وغیرہ شامل ہیں۔ جگرکے دو خادم اور دو کام ہیں (۱) غدود جاذبہ (۱۱) غدود نا قلہ۔ غدود جاذبہ کے ذریعہ غذا جزوبدن بنتی ہے اور اگر زم زیادہ مقدار میں ہو تو غدود اپنے اندر جذب کرکے جمع کر لیتے ہیں۔ خود تکلیف زدہ ہو کر سوج جاتے ہیں لیکن بدن کو محفوظ کر دیتے ہیں اور زم پھیلنے نہیں دیتے جبکہ غدود نا قلہ خارج بھی کرتے ہیں اور اس کے علاوہ ترشح شدہ رطوبات طلبیہ جو اعضاء کی غذا بننے سے بی جاتے دوبارہ خون میں داخل کر دیتی ہے۔

غذامیں جادات، حیوانات، خیوانات، نباتات کی صورت میں چاروں مزاج (گرم، سرد، تر، خنگ) کے اجزاءِ محصور طور پر ہوتے ہیں۔ جگران کو منظم کرکے (بلغم، سودا، صفراء خون) اخلاط کی صورت میں تبدیل کر دیتا ہے۔ جیسے دودھ میں مکھن ، گھی اور پیر کی موجود گی۔ معدہ سے غذاکا لطیف جوم جگر میں داخل ہو کر پکتا ہے۔ جگر غذائی جوس سے صفرا کو جدا کر لیتا ہے اور پتامیں اسٹور کر تا جاتا ہے۔ پہتے دونالیاں نکلتی ہیں، ایک بارہ انگشتی آنت دوسرالبلہ کی طرف اور انسولین بنانے کے لیے لبلہ پر گراتا ہے۔ باقی غذائی جوس کو پکا کر اعصاب، غدود، عضلات اور ہڈیوں کی غذا تیار کرتا ہے۔ جب بام سے کھائی ہوئی غذا معدہ میں داخل ہوتی ہے تو پتہ سے صفراء گر کر کھائی ہوئی غذا کو مخلات اور ہڈیوں کی غذا تیار کرتا ہے۔ جب بام سے کھائی ہوئی غذا معدہ میں داخل ہوتی ہے تو پتہ سے صفراء گر کر کھائی ہوئی غذا کو معدہ سے نکلے والی غذا ممل تیزائی ہوتی ہے اور آنت اس کو برداشت نہیں کر سکتا اس لیے پتہ کاصفرااس کو نیوٹر ل کر دیتا ہے۔ غذا کے روغی اجزاء ہضم ہوئے بغیرامعاء میں آجاتے ہیں جہاں ہے پتہ سے صفراء بارہ انگشتی آنت میں گرا کر تمام روغی اجزاء کو ہضم و تحلیل کر دیتا ہے۔ بینہ جبر جاتا ہے تو اپنا تمام صفراء پتہ میں گرا دیتا ہے۔ جب پتہ بھر جاتا ہے تو اپنا تمام صفراء کا سٹور ہے، غذائی جوس سے م وقت فاضل صفراء پتہ میں گرا دیتا ہے۔ جب پتہ بھر جاتا ہے تو اپنا تمام صفراء بیتہ میں گرا دیتا ہے اور نئے صفراء کے حصول کے لیے خالی ہو جاتا ہے۔

اس ہضم میں جگر سے خون چیپچروں میں جا کر صاف ہو کر دل میں واپس آتا ہے اور پھر دل سے شریان اعظم کے ذریعہ گردوں میں جا کر کیمیکلز کو بقدر ضرورت خون میں شامل کر دیتا ہے۔ مثلًا پوٹاشیم، سوڈیم، آئرن، کیلشیم وغیرہ اور جتنے اضافی نمکیات ہوتے ہیں جس کی جسم کو ضرورت نہیں ہوتی۔ گردے پیشاب کے ذریعہ فضلات کی صورت میں خارج کردیتے ہیں۔ ان فضلات کے مضرا اثرات سے جسم محفوظ ہوجاتا ہے۔ اسی لیے ہضم دوئم کافضلہ بول (پیشاب) کہلاتا ہے۔

ہضم دوئم کی خرابی کے امراض: اس ہضم کا تعلق جگرسے ہے۔ ہضم اول کا کثیف حصہ "براز" کی صورت میں خارج ہونے کے لیے آنتوں کی طرف چلاجاتا ہے جبکہ "لطیف" حصہ جگر میں جاکر (بلغم، سودا، صفراء، خون) میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ اس ہضم کی خرابی سے خلطی امراض ظاہر ہوں گے۔ بلغم، سودایاصفراء کی زیادتی سے غیر طبعی تحریک خون میں پیدا ہو کر اعضاء رئیسہ (دماغ، دل، جگر) کو متاثر کردے گی۔ بلغم کی زیادتی اعصابی تحریک کاسب بنتی ہے۔ سودا کی زیادتی عضلاتی تحریک کاسب بنتی ہے اور صفراء کی زیادتی غددی تحریک کاسب بنتی ہے۔

اصول علاج: اس ہضم کی خرابی سے پیدا ہونے والے امراض کاتدار ک خوراک کی در شکی اور مزاج کے مطابق او ویہ کے استعمال سے کیا جاتا
ہے۔ اگر اعصاب میں تحریک سے بلغم کی زیادتی ہوگئ ہے تو سوداوی خوراک دے کر علاج کریں گے اور اگر سوداکی زیادتی سے تحریک عضلات میں واقع ہوئی ہے تو بلغمی خوراک دے کر علاج کریں گے اور اگر صفراوی خوراک دے کر علاج کریں گے اورا گرصفراک زیادتی سے تحریک جگر میں واقع ہوئی ہے تو بلغمی خوراک دے کر علاج کریں گے اورا گرصفراک زیادتی سے تحریک جگر میں واقع ہوئی ہے تو بلغمی خوراک دے کر علاج کریں گے۔

نوٹ: تفصیل تحریک، تحلیل و تسکین کے بیان میں (آخر میں)علامات،علاج میں دیکھ لیں۔اس ہضم کی خرابی کاعلاج ماہر طبیب کی نگرانی میں کرائیں۔

### (٣) ہضم سوئم: بيہ ہضم عضلات ميں ہوتاہے،اس كافضله پسينہ ہے۔

اس ہضم میں غذاکا جوہر (بلغم، سودا، صفراء، خون) کی صورت میں سفر کرتا ہے۔ جب نظام دمویہ اور ہوائیہ کے ذریعہ خون چیپھرٹوں میں آکر کاربن ڈائی آکسائیڈ کو خارج کرکے اور آکسیجن لے کر صاف ہو جاتا ہے۔ بعد ازاں اعضاء کو تغذی فراہم کرنے کیلئے عضلات میں مسلسل سفر کرتا ہے اور تمام جسم کو غذافراہم کرتا جاتا ہے۔ خون گردن، بازوؤں پھر دماغ، آئھ، زبان، چرہ کے مرحصہ کو غذافریتا ہوا نیچ، سینے، پیٹے کے اندر، ریڑھ کی ہڈی پھر گردوں، جگر، تلی، بیضہ دانی کو الگ الگ غذافراہم کرتا ہے۔ تمام عضلات غدد جاذبہ کے ذریعہ خوراک جذب کرتے ہیں اور غدد ناقلہ کے ذریعہ فضلات (فالتو پی جانے والی نمکیات) پیپنہ کے ذریعہ جسم کے مسامات سے خارج ہوتے رہے ہیں۔ یہ ہضم مسلسل خون کے ذریعہ جاری و ساری رہتا ہے، اسی لیے غسل ضروری ہے تاکہ اس ہضم کا فضلہ "پیپنہ" دور ہو کر مسامات کھل جائیں۔

ہضم سوئم کی خرابی کے امراض: ہضم دوئم میں خوراک خلط (بلغم، سودا، صفراء، خون) میں تبدیل ہو کر عضلات میں آئسیجن لینے کے بعد اعضاء کو غذا فراہم کرتے ہوئے مسلسل جسم میں سفر کرتا ہے۔ کسی ایک تحریک کی زیادتی کو اگر ہضم دوئم میں درست نہ کریں تواس حیاتی اعضاء میں مکمل تغذی نہ ہونے سے کمزوری واقع ہوگی اور اس کے فعل میں کمی سے اس کے ماتحت کام کرنے والے دیگر اعضاء بھی متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکیں گے۔ عضلات (دل) کی تسکین سے پسینہ کااخراج کم یارک جاتا ہے۔

اصول علاج: فوری طور پر ماہر طبیب سے تحریکات کے مطابق غذاو دوا تجویز کروائیں تاکہ تحریکات جیسے ہی درست سمت میں فطرت کے مطابق ہو جائیں گی صحت بحال ہو جائے گی اور ازخود سنہری فطری اصولوں کے مطابق اپنے کو درست کریں۔ ورزش سے عضلاتی تحریک واقع ہوتی ہے۔ جس سے فطری طور پر اس ہضم کافضلہ پسینہ اخراج پالیتا ہے۔

نوٹ: یہاں تک تین ہضموں کا تعلق جسمانی صحت اور بیاریوں سے ہے۔اگر کسی ہضم میں غیر طبعی تحریک سے ہاضمہ کی، خلطی (بلغم، سودا، صفراء)، نظام دموریہ، نظام ہوائیہ اور یانظام بولیہ میں کوئی خرابی واقع ہو تو ماہر طبیب ان امراض کواغذ بیہ واد و بیہ کے ذریعہ سے لوٹا سکتا ہے۔ چوتھے ہضم سے نئی تخلیق جہم و نفس کے مراحل کا آغاز ہوتا ہے اگر سنہری اصولوں سے انحراف کرتے ہوئے حلال خوراک کا اہتمام نہ کریں۔ جیساکہ ارشاد باری تعالی ہے: "فَکُلُوْا مِمَّا رَزَقَکُمُ اللّٰهُ حَلَلًا طَیّبًا ۱، وَ اشْکُرُوْا نِعْمَتَ اللّٰهِ اِنْ کُنْتُمْ اِیّاہُ تَعْبُدُوْنَ "(۴) ترجہ: "اللّٰہ نے جو حلال پاکیزہ چیزیں تہمیں رزق کے طور پر دی ہیں، انہیں کھاؤاور اللّٰہ کی نعتوں کا شکر اداکر و۔ اگرتم واقعی اسی کی عبادت کرتے ہو۔ " تو حرام کی ظامتیں چوتھے ہضم میں نطفہ میں منتقل ہوجاتی ہیں۔ مثلاً اگر حرام رزق 50 فیصد ہواور حلال 50 فیصد۔ حرام کی سابی (ظامتیں) اور حلال کی سفیدی (نورانیت) خلط (بلغم، سودا، صفراء) میں منتقل ہو کرخون کے ذریعہ نطفہ میں منتقل ہوجائے گی۔ نطفہ سے مال کے بطن میں جو جم تخلیق پائے گائی جہم کے گارے میں 50 فیصد سیابی (ظلمت) اور 50 فیصد روشنی ہوگی۔ اور جب اللّٰہ تعالی کے حکم میں داخل ہوگی۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: " نفخت فیہ من روحی "(۵) ترجمہ: "اور اس میں اپنی روح پھونک دی۔ " جیسے ہی نورانی روح 50 فیصد اند ھیر افنس امارہ کی سیابی سیاہ تجابات کی وجہ سے سیابی کی صورت میں ظاہر ہوگا۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: "فیخور تھا و تھؤ خربًا" (۲) ترجمہ: "پھراس کے دل میں وہ بات بھی ڈوال کی صورت میں ظاہر ہوگا۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: "فیکہ ہے قور نقل امارہ اور تقوی نفس لوامہ کا سبب ہے۔ اس کی دی جو اس کے لیے پر ہیزگاری کی ہے۔ " یعنی فجور نفس امارہ اور تقوی نفس لوامہ کا سبب ہے۔ اس کی بیاد حرام خوراک ہے۔

اسی مقام پررب العالمین علاج بھی بتارہ ہیں۔ار شاد باری تعالی ہے: قَدْ اَفْلَحَ مَنْ ذَکُّمهَا وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَسُّمهَا "(2) ترجمہ: "جس نے فجور (نفس اماره) کی صفائی کرلی، فلاح یا گیااور جس نے نہیں کی نامر ادہوا۔"

آگے چوتے، پانچویں، چھے اور ساتوں ہضم کاعلاج اللہ تعالی نے صفائی نفس بتایا ہے۔ صفائی نفس کا پہلا درجہ توبہ کا ہے، دوسرادرجہ تجدید ایمان کا اور تیسرادرجہ اعمال صالح (احکام اللہ پر عمل کا ہے)۔ جو شخص علماء را سخین (جو انبیاء کے وارث ہوتے ہیں) سے رجوع کرے۔ توبہ تجدید ایمان اور اعمال صالح کو اختیار کرے گا۔ اللہ تعالی اس کی چوتے، پانچویں، چھے اور ساتویں ہضم کے فضلات کو دور کردے گا۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: "إِلَّا مَنْ قَابَ وَ اٰمَنَ وَ عَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَاُولَیاتَ یُبَدِّلُ الله سَیّاتِهِمْ حَسَنْتِ الله عَفُورًا دَرَا الله عَنْ قَابَ وَ اٰمَنَ وَ عَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَاُولَیاتِ یُبَدِّلُ الله سَیّاتِهِمْ حَسَنْتِ الله وَ کَانَ الله عَفُورًا دَرَا الله عَفُورًا دَرَا الله سَیّاتِهِمْ حَسَنْتِ الله وَ کَانَ الله وَ عَمِلَ عَمَلًا عَمَلًا عَمَلًا عَمَال کے، سوایت لوگوں کی برائیوں کو اللہ تعالی نکیوں سے بدل دے گا۔ اللہ تعالی بہت معاف کرنے والا، رحم کرنے والا ہے۔ "کامل طبیب وہ ہے جو علم طب کو ظاہری علم کے ساتھ باطنی طور پر جذب کرے۔ اب تقالی بہت معاف کرنے والا، رحم کرنے والا ہے۔ "کامل طبیب وہ ہے جو علم طب کو ظاہری علم کے ساتھ باطنی طور پر جذب کرے۔ اب گائی چوتے، پانچویں، چھے اور ساتویں ہضم کے اسرار بیان کریں گے۔

### (٧) مضم چہارم: يه مضم خصيتين ميں ہوتاہے۔اس كافضله بدى كا گودا (خ العظام) ہے:

اس ہضم میں خون خصتین میں چلا جاتا ہے وہاں مزید پک کرجوہر منی بناتا ہے اور فضلہ نخ العظام (ہڈیوں کا گودا بن جاتا ہے)۔ یہی وہ مقام ہمنی جہاں ہوم منی سے حمل کے ذریعہ مال کے بطن میں بنخ آنے والے جسم کی تخلیق کا عمل شروع ہوتا ہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں پر والدین کی خوراک (حمال وحرام) سے خون اور پھر نطفہ اور نطفہ کے ذریعہ سفیدی (حلال) سیابی (حرام/ ظلمتیں) اخلاط کے اثرات اولاد

میں منتقل ہوتے ہیں۔ بیضہ دانی میں عورت و مرد کے جوہر منی کئی ماہ تک پتی ہے تاکہ روح کو جذب کرنے کی صلاحیت پیدا ہو۔ جب جوہر منی کا (معجون) پک کر تیار ہو جاتا ہے سب سے پہلے قلب کی تخلیق ہوتی ہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں خوراک کے تجابات (حرام اظلمتوں) کا اثر جہم میں منتقل ہوتا ہے۔ اگر خوراک (اخلاط) پچاس فیصد حرام یا غیر طیب ہوگی تو جہم تخلیق کے اعتبار سے پچاس فیصد تجاب (سیابی) میں ہوگا اور اگر خوراک پچاس فیصد حلال ہوگی تو جہم میں تخلیق کے اعتبار سے پچاس فیصد نورانیت ہوگی، اسی لیے سورہ مشمس میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں: "فَالْهَمَهَا فُجُوْرَهَا وَ تَقْوْمِهَا" (۹) ترجمہ: "پھراس کے دل میں وہ بات بھی ڈال دی جواس کیلئے برادری کی ہے۔ " یعنی فجور نفسِ امارہ اور تقوی نفسِ لوامہ کا سبب ہے، اسی لیے آگے فرماتے ہیں۔ قدراف نفسِ لوامہ کا سبب ہے، اسی لیے آگے فرماتے ہیں۔ قد افلح من ذکھا۔ یعنی جس نے فجور (نفسِ امارہ) کی صفائی کرلی فلاح پاگیا۔ اور جس نے نہیں کی نامراد ہوا۔ وقد خاب من دسما۔ نامراد سے مراد سے ہے کہ پیدائش کا جو مقصد ہے اسے حاصل نہیں کرپائے گا، ایمان کی حقیقی دولت سے محروم رہے گا۔ یہ محرومی دنیاوی وروحانی مصائب میں مبتلا کردے گی۔

یمی وہ مقام ہے جہاں خلیہ اور پھر نسیج (Tissues) سے بیچے کے جسم کی تخلیق ہوتی ہے۔ نسیج عضلاتی سے دل Muscular) (Tissues، نسیج غدی سے ( جگر) (Epithelial Tissues) اور نسیج عصبی سے ( دماغ) Nervous Tissues تخلیق یا کرروح کا انتظار کرتے ہیں۔ یہ تمام کاتمام نظام تخلیق ماں کے بطن بچہ دانی میں ہو تا ہے۔انسانی جسم کے اندر یہ نظام بدیعی ہے اوربسیط ہے۔ جب یہ تمام تخلیقی مراحل ممکل ہوجاتے ہیں توروح اللہ تعالی کے حکم سے عالم امر سے آرہی ہوتی ہے۔اپنے مرکز (جسم) پر متوجہ ہوتی ہے۔ روح کی توجہ سے جسم میں چند ماہ کے بعد حرکت شروع ہوجاتی ہے اور چند ماہ کے بعد اللہ تعالیٰ کے حکم سے روح ملکوتی جسم میں داخل ہوتے ہی قلب میں ایک شعلہ روش کردیتی ہے، یہی حقیقی روح ہے۔ارشاد باری تعالی ہے:"وَ نَفَحْتُ فَیْه مِنْ رُّوْ جِیْ" (۱۰) (اور اس میں اپنی روح پیونک دی)۔ ڈاکٹری اصطلاح میں اسے SA کہا جاتا ہے۔ بس اس شعلہ سے حضرت انسان کی تمام مشینری حیاتی عضلات دل، جگر، دماغ اور اس کے ماتحت اعضاءِ عضلات، غدود اور اعصابی کرنٹ نظام چلنا شر وع ہو جاتے ہیں۔ اب حیاتی اعضاء (دل، جگر، دماغ)اوران کے ماتحت چلنے والے اعضاء اپنی (روح) بجلی خود بناتے ہیں جنہیں روح حیوانی، روح طبعی، روح نفسانی اور بدن ہوائی بھی کہتے ہیں۔ ڈاکٹری اصطلاح میں AV کرنٹ Atrioventricular mode کہا جاتا ہے۔ جسم روح حیوانی کو متعدد ہضموں کے بعد مسلسل خود بناتار ہتاہے ،اسی نظام کی خرابی سے کمزوریاور بیاریاں جسم میں پیدا ہوتی ہیں۔طبیب اسی خرابی یعنی (دل، جگر اور دماغ) کی اصلاح ادوبات کے ذریعہ کرتا ہے جس سے صحت بحال ہو جاتی ہے۔ یہاں تک مندرجہ بالا چار ہضم کا تعلق جسم سے ہے، جزوی طور پر روح حیوانی سے بھی ہےاور مندر جہ ذیل تین ہضموں کا تعلق روح سے ہےانسان جسم اور روح کامر کب ہے۔ جسم سے روح اور روح سے جسم استفادہ کرتا ہے۔ حجابات جسم اور روح سے محفوظ رہنے کے لیے ہضم اول (منہ) پر کنٹرول رکھنالازم ہے۔ جسم مسلمان کا ہو یا غیر مسلم کاسب کی تخلیق رب العالمین اللہ تعالیٰ نے فرمائی ہے، جن قوموں نے اللہ تعالیٰ کا انکار اور اللہ کے احکامات کے منکر ہوئے آج طرح طرح کی جسمانی، روحانی اور اخلاقی بیار یوں اور برائیوں میں مبتلا ہیں۔اسلام لانے کے بعد قد غن (منه) ہضم اول پر لگانی ہو گی تاکہ خوراک سے بننے والے اخلاط لیعنی خون اور نطفہ کی حفاظت کی جائے ، یہی حفاظت مقصد حیات کی سیمیل ، صحت انسانی کی ضامن روح کے اطبینان اور اخلاق حمیدہ کاسب ہوگا۔

ہضم چہارم کی خرابی کے امراض: یہ ہضم خصتین میں ہوتا ہے۔ حرام اور غیر فطری خوراک (Non-organic food) کا فسادا سی ہضم چہارم کی خرابی کے امراض: یہ ہضم کے ذریعہ نطفے میں منتقل ہو کر جسمانی امراض کی بنیاد قائم کرتا ہے، سیاہ تجابات (جن کی بنیاد حرام پر ہے) آگے چل کر روحانی امراض کو کسب کرنے کا سبب بنتے ہیں۔ ارشاد باری تعالی ہے: وَ مَا اَصَابَكُمْ مِنْ مُصِیْبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ اَیْدِیْکُمْ ۔ (۱۲) ترجمہ: "اور تمہیں جو کوئی مصیبت پہنچی ہے۔ "

اصول علاج: جسمانی تخلیقی فساد سے محفوظ رہنے کے لیے ہمیشہ فطری دیری خوراک (Organic Food) کا اہتمام سنہری اصولوں کی روشی کے مطابق کیا جائے جبہہ نفس امارہ کے فساد اور روحانی امر اض واثرات سے محفوظ رہنے کے لیے قدرتی اور حلال وطیب خوراک کا اہتمام کیا جائے۔ حلال جسمانی صحت اور طیب روحانی صحت کے لیے لازم ہے تاکہ روح مالک حقیقی کی طرف متوجہ رہے۔ حرام اجزاء سے بنے والے حجابات (ظلمتیں) وہنی، جسمانی اور روحانی بگاڑ کا سبب ہوتے ہیں اور اسی انتشار سے روح کا بیلنس بگر جاتا ہے، ذات سے توجہ ہٹ جاتی ہے، و نیاوی مصائب آگھرتے ہیں۔ استغفار، رجوع الی اللہ اور اعمال صالح کو اختیار کرنے سے حجابات (ظلمتیں) دور ہوکر صحت بحال ہوجاتی ہوجاتی ہے۔ جبیا کہ ارشاد ہاری تعالی ہے: "اِلَّا مَنْ قَابَ وَ اٰمَنَ وَ عَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَاُولَیْكَ یُبَدِّلُ اللَّهُ سَیَاتِہِمْ حَسَلُت اللّهُ عَفُودًا رَجِیْمًا" ترجمہ: "جس نے توبہ کرلی اور ایمان لاکر نیک اعمال کے، سوالیے لوگوں کی برائیوں کو اللہ تعالیٰ نیکیوں سے بدل دے گا۔ اللہ تعالیٰ بہت معافی کرنے والا ہے۔ "

## (۵) ہضم پنجم: اس ہضم میں روح حیوانی بنتی ہے،اس کافضلہ "ر یک" ہوتی ہے۔

پانچویں ہضم کی خرابی کے امراض: اگر خوراک طبق اصولوں کے مطابق خوراک وقت پر نہ کھائی جائی خالص تازہ بھی نہ ہو تولطیف ارواح کم اور فضلہ رس کے نیادہ مقدار میں بننے لگتی ہے اور اگر خوارک Teep freezer میں رکھی ہوئی (کئی کئی ہفتوں، مہینوں اور سالوں) ہاسی ہوگیان میں Acid بہت زیادہ بن کر جسمانی درد، گھبراہٹ، عرق ہوگیان میں Acid بہت زیادہ بن کر جسمانی درد، گھبراہٹ، عرق

النساء، میگرین اور ضعف جسم جیسے امراض پیدا ہوں گے۔

اورا گرخوراک حرام اور غیر طیب ہو توان سے بننے والی ارواح بھی سیاہ (اور ظلمتوں سے بھری) ہوگی۔ یہ سیاہ ظلمتیں اعضاء رئیسہ اوران کے ماتحت کام کرنے والے اعضاء کو داغ دار کر دے گی۔ یہ سیاہ داغ ( تجابات ) اثرات، بلیات، بے چینی پیدا کرنے کا سبب بنے گی۔ سیاہ حجابات جنات کے اثرات کو جلد قبول کرتے ہیں۔ یعنی کسب کرنے کی بھر پور صلاحیت رکھتے ہیں جن سے انسانی جسم واعضاء بیار ہوجاتے ہیں۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: "اور تہمیں جو کوئی مصیبت پہنچتی ہے وہ تمہارے اپنے ہاتھوں کیے ہوئے کاموں (حرام مال کی ظلمتوں) کی وجہ سے پہنچتی ہے۔

اصول علاج: کامل طبیب وہ ہے جو جسم کے ساتھ روح کا بھی علاج کرسکے۔انسان جسم اور روح کے مجموع کو کہتے ہیں۔کامل طبیب بیاری کے بسبب کودور کرتاہے،علامات خود دور ہو جاتی ہیں۔

ریاحی تکلیفوں کااصل سبب غذا کے سنہری اصولوں سے رو گردانی ہے۔اصولوں کے مطابق زندگی گزاریں،غذاخالص قدرتی ہوا یک کھانے سے دوسرے کھانے کا وقفہ کم از کم چھ گھنٹہ کا ہو۔ کھانا وقت مقررہ پر کھائیں۔ رات کھانا ہر گزدیر سے نہ کھائیں۔ کھانا ہمیشہ تازہ پکا ہوا کھائیں۔ گوشت بھی تازہ ہو۔ورزش کا اہتمام کریں۔

اثرات وبلیات سے بچنے کے لیے ہمیشہ حلال وطیب خوراک کے ساتھ مسنون دعاؤں کا اہتمام بھی کریں۔ جو غلطیاں ہوئیں ہیں ان سے نگلنے کے لیے توبہ ، رجوع الی اللہ اور اعمال صالح کو اختیار کریں۔ جس قدر علاج کے ساتھ توبہ ، رجوع اور اعمال صالح کو اختیار کریے۔ جائیں گے اعمال کی برکت سے سیاہ حجابات دور ہوتے جائیں گے۔ جیسے ہی یہ سیاہی دور ہوگی تمام اثرات، جنات و بلیات کے اثرات ختم ہو جائیں گے اور مریض کو سکون کی کیفیت حاصل ہوگی۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: "ہاں مگر جو کوئی توبہ کرے، ایمان لے آئے، اور نیک عمل کرے تواللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کی برائیوں (سیاہ حجابات ظامتیں سیاہ اروح) کو نیکیوں (باطن کی صفائی و نورانیت) میں تبدیل کر دے گا۔ (۱۳) انسان کے مبدا تعین سے جس سے روح ملکوتی قائم ہے۔ دو بارہ فیضان حق سفید نور کی صورت میں روح کو سیر اب کرنے لگے گا۔ جس کی برکت سے سکینہ ، سکون اور اثرات کا خاتمہ ہو جائے گا۔ جذبہ جہاد ، بہادری ، ایثار خدمت ، قربانی ، رواداری ، سخاوت و غیرہ اخلاق حمیدہ کا ظہور ہوگا۔

ماہر طبیب جس نے حکمت کی صورت و حقیقت دونوں کو حاصل کیا ہو۔ علاج بالغذا، دواکے ساتھ توبہ، رجوع الی اللہ اور اعمال صالح اختیار کرنے کی ترغیب کے ساتھ ساتھ باطنی فیض سے بھی مستفیض کرے گاتا کہ جلد کامیابی حاصل ہو۔

(٢) مضم ششم: اس مضم میں قولی (طاقت) کا ظهور ہوتاہے، اس کا فضلہ "دھواں=عضم، غضب، شہوت"ہے:

اس ہضم میں ارواح کے جلنے سے قوت ( قوی ) کااظہار ہو تا ہے۔ یہ قوی اس ہضم کالطیف جزوہے جبکہ سیاہ "دھواں" اس کافضلہ ہے۔ جس طرح ریل کے انجن میں کو ئلہ جلنے سے قوت پیدا ہو کرانجن کام کر تاہے اور فضلہ "دھواں" باہر فضاء میں خارج ہو جاتا ہے۔ ارواح کے جلنے

سے تین اقسام کی قوت کا اظہار ہوتاہے۔جومندرجہ ذیل ہیں:

(۱) توتِ نفسانی (Mental Force): جوار واح حلال وطیب خوراک کے ذریعہ بنتی ہیں۔ وہ لطیف ہوتی ہیں، ان کے جلنے سے بننے والی قوت نفس لوامہ اور مطمئنہ کہلاتی ہے۔ یہ قوتِ نفسانی عبادات اور تقویٰ کی طرف راغت کرتی ہے۔ صبر اور شکر کی تو فیق حاصل ہوتی ہے۔ اور اگر حرام و غیر طیب خوراک کے ذریعہ ارواح بنتی ہے وہ کثیف ہوتی ہے، ان سے بننے والی قوت میں امارگی ہوگی جو شیطانی خیالات، خواہشات اور شیطانی خواب کاذریعہ بنتی ہے۔ ناامیدی، برگمانی، مایوسی جیسی صفات پیدا کرتی ہے۔

(۲) قوت حیوانی (Animal Force): یه قوت دل میں ہوتی ہے، تمام جسم میں حرکات قائم رکھتی ہے۔ اس قوت کامر کز سودا (خشکی) ہے۔ اگر حلال رزق سے جو سودا بنتا ہے وہ قوت بھی لطیف ہوگی۔ ایسے شخص کی حرکات و سکنات کامر کز اللہ تعالیٰ کی رضا، محبت ہوگی۔ عبادات اور مالک ِ حقیقی کی رضا کی طرف مائل رہے گا اور اگر حرام رزق سے ارواح بنے گی تواس سے پیدا ہونے والی قوت ہر وقت نافر مانی، عبادات اور مالک ِ حقیقی کی رضا کی طرف غفلت کا ظہار کرے گی اور مسلسل روگرانی کی صورت میں قتل، حرام کاری، زنا، بڑاکہ ،چوری، شراب نوشی، فساد فی ارض، ظلم وغیرہ جیسے رذائل کا اظہار ہوگا۔

(٣) قوتِ طبعی (Natural Force): يه قوت جگر مين ہوتی ہے، يه قوت جسم مين غذااور نشوونما کا کام کرتی ہے۔ قوتِ طبعی کی دو اقسام ہيں:

(i) قوت تغیروتصرف جسم: یہ قوت جسم میں تغیروتصرف اور نشوونماکاکام انجام دیت ہے۔ قوتِ غازیہ کے ذریعہ بدن کے ہر عضو کوغذا پہنچا کر جزوبدن بناتی ہے اور قوت غازیہ چار در جول میں کام کرتی ہے۔ اول قوت جاز بہ غذا کو جسم میں جذب کرتی ہے، دوئم قوتِ ماسکہ اسے ہضم ہونے تک جسم میں قائم رکھتی ہے، سوئم قوتِ ہاضمہ اسے ہضم کرتی ہے اور قوتِ دافعہ فضلات کو جسم سے خارج کرتی ہے۔ قوتِ نامیہ جسم کی ضرورت کے مطابق نشوونماکرتی ہے۔ (ii) قوت بقائے نسل: دواقسام ہیں:

- توتِ مولدہ: یہ قوت اخلاط اور رطوباتِ بدن سے جوہر منی الگ کر کے اس کے ہر جزو کو عضو بننے کے لیے تیار کرتی ہے۔
  - قوت مصورہ: یہ قوت منی کے ہر جزو کو شکل وصورت میں تبدیل کر دیتی ہے۔

### (٤) بهضم بفتم: الس بهضم مين قوت سے افعال صادر بوتے بين ،اس كافضله افعال رؤيله بين:

جس طرح امور طبعیه کا آخری امر افعال کا ہے،اس مضم میں قویٰ (قوت) سے افعال انجام پاتے ہیں،اس مضم میں جوہر "افعالِ حمیدہ یعنی ایمان کی مضبوطی، توکل،رضا" ہیں اور فضلہ "افعال رذیلہ یعنی کفر،شرک، ناشکری" وغیر ہیں۔

غذا کا مقصود جسمانی اعضاء کو صحیح طرز پر چلانا ہے۔ آخری تین ہضم میں اروح، قو کی اور اعضاء سے افعال سرز دہوتے ہیں۔ جو شخص سنہری اصولوں کے مطابق خوراک کھائے گا۔اس کے اعضاء کے افعال درست اور فطری طور پر سرز دہوں گے۔اخلاقِ حمید ہاممال کی صورت میں ظاہر ہوں گے۔اسلام دین فطرت ہے،اس کے احکام مین فطرت درست اور فطری طور پر سرز دہوں گے۔اخلاقِ حمید ہاممال کی صورت میں طاہر ہوں گے۔اسلام دین فطرت ہے،اس کے احکام مین فطرت

ہیں۔اس ہضم میں بننے والی اروح، قوئی مالکِ حقیقی اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق چلنے میں معاون و مددگار ہوں گے۔
اگر کسی نے سنہری اصولوں سے انحراف کیا۔ حرام، غیر طیب، غیر قدرتی، بے وقت اور مقدار میں زیادہ کھائیں تواپیے لوگوں کی بننے والی اروح، قوئی ظلمتوں سے بھری ہوئی ہوگی۔ اسے شخص سے ظلمتوں کی وجہ سے افعال (اخلاقِ رذیلہ) کثرت سے ظاہر ہوں گے۔ مثلاً زناکاری، شراب نوشی، رشوت، کالم گلوچ، فساد فی ارض وغیرہ جیسے افعال ظاہر ہوں گے، اسی لیے رب العالمین نے حلال وطیب خوراک کا اہتمام کرنے کا حکم دیا ہے۔ علم طب میں تحریکات کا فن ایک عظیم شاہ کار ہے۔ کامل طبیب وہ ہے جو اس فن پر مکمل دستر س رکھتا ہو۔
تحریکات کی تشخیص کرکے مرض کا تعین کرے اور مزاج کے مطابق غذاود وا تجویز کرسکے۔ تحریکات کا فطری نظام، علامات، امراض اور علاج بالغذاوررج ذیل ہیں:

## عالم كبير (كائنات)وعالم صغير (انساني جسم) مين فطري تحريكات (تحريك، تحليل اورتسكين) كانظام

عالم کبیر (کائنات) میں نظام قدرت کے تحت تحریک، تحلیل اور تسکین کا عمل فطری طور پر جاری وساری رہتاہے۔ گرمیوں میں ہر شخص بارش (پانی) کا طلب گار ہوتا ہے تو قدرت بارش بھیج دیتی ہے۔ ہر چیز میں تروتازگی ورعنائی آ جاتی ہے۔ فطرت (پانی) کو خشک کرنے کے لیے ہوائیں چلاتی ہے، پانی (رطوبات) خشک ہوجاتے ہیں۔ اگر آندھی، طوفانوں میں شدت آ جائے تو قدرت سورج (دھوپ، گرمی) نکال دیتی ہے، طوفانی ہوائیں تھم جاتی ہیں۔ موسم تبدیل ہو کر فرحت و کشادگی آ جاتی ہے۔ کائنات میں فطری طور پر تحریکات کی تبدیلی کا یہ عمل قدرتی نظام کے تحت جاری وساری رہتا ہے۔

انسان کی تخلیق عالم کبیر کے عناصر (گری، سردی، تری خشکی) ہے ہوئی۔ جوبنیادی طور پربیط تھیں۔ عالم صغیر انسانی جہم میں بھی یہی عمل فطری طور پر جاری وساری ہے۔ انسانی جہم کا نئات کے اثرات (گری، سردی، تری، خشکی) پھر مولید ثلاثه (حیوانات، جمادات، نباتات) کے ذریعہ خوراک کا حصہ بن کرخون میں (بلغم، سودا، صفراء) کی صورت اختیار کر کے جہم انسانی میں (تحریک، تحلیل و تسکین) کا عمل ہر وقت اعتدال کے ساتھ جاری وساری رہتا ہے، اسی لیے کا نئات کو عالم کبیر اور انسان کو عالم صغیر کہاجاتا ہے۔ کا نئات (عالم کبیر) کے ارکان عالم صغیر (انسان) کے اندر محصور طور پر موجود ہیں۔ کا نئات کا فطری نظام اور تبدیلی انسان پر اثر انداز ہوتی ہے۔ لیکن جب عالم کبیر (کا نئات کا مزان)، طرز زندگی (عضلاتی تحریک)، خوراک (غدی تحریک) اور ڈپریشن (اعصابی تحریک) کی وجہ سے غیر فطری طور پر تبدیل ہو جائی یا بگاڑ بیدا ہو جاتا ہے۔ اسی طرح فطرت کے خلاف زندگی گزار نے سے ہو جائے تو یہ تحریکات پر بیاناعتدال کھو بیٹھتی ہیں جس کے نتیج میں جسم بیار ہو جاتا ہے۔ اسی طرح فطرت کے خلاف زندگی گزار نے سے بیدا ہونے والے اثرات کا نئات پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ جس سے زلزلہ، طوفان، موسم کی غیر فطری تبدیلی، عذاب وغیرہ فسادات کاز مین پر جسسانی روحانی اور اخلاقی امر اض پھوٹ پڑتے ہیں۔ جس سے زلزلہ، طوفان، موسم کی غیر فطری تبدیلی، عذاب وغیرہ فسادات کاز مین بیارہ ہو جاتا ہے۔ جس سے موسم غیر فطری طور پر تبدیل ہوتے ہیں۔ انسانی پر بھی اس کے منفی اثرات (قہاریت) کی وجہ سے پڑتے ہیں۔ جسسانی روحانی اور اخلاقی امر اض پھوٹ پڑتے ہیں۔ تحریکات کی بے اعتدالی سے انسانی جسم بیارہ ہو جاتا ہے۔ طب میں جسم انسانی کی تحریکات جسمانی روحانی اور اخلاقی امر اض پھوٹ پڑتے ہیں۔ تحریکات کی بے اعتدالی سے انسانی جسم بیارہ ہو جاتا ہے۔ طب میں جسم انسانی کی تحریک تحریک متحلیل ہو بیاتا ہے۔

(۱) تحریک: مقام تحریک پر حرارت کی کمی،خون کی طلب،ریاح و خشکی کی زیادتی، خشکی سے عضو کا چھوٹا (سکڑنا) ہو جانا ہے۔

(۲) تحلیل: مقام تحلیل پر حرارت کی زیادتی، غلیظ ریاح، رطوبات فاسده کااخراج، اعضاء خون کی حدت سے پھیل جاتے ہیں۔ بدن میں ضعف پیدا ہوتا ہے۔

(۳) تسكين: مقام تسكين سے خون گزر چكا ہوتا ہے، سر دى اور رطوبات كى زيادتى سے عضوميں سستى اور رطوبات كے اجتماع سے عضو پھول كر بڑے ہوجاتے ہیں۔

تحریکات کی تبدیلی کے نتیج میں ظاہر ہونے والی علامات،امراض وعلاج

(١) تحريك (دماغ/اعصاب) تسكين (ول/عضلات) تحليل (جگر)=بلغم كى زيادتى:

اس تحریک میں جسم میں بلغم (رطوبات) کی زیادتی ہو گی۔سودا(خشکی)اور صفراء کی کمی ہو گی۔اکثر معدہ میں رطوبات کی زیادتی سے غذا پھول جائے گی۔ بھوک کی کمی ہو گی،مریض قے اور متلی محسوس کرے گا۔مندر جہ ذیل علامات ظاہر ہوں گی۔

- نبض: اعصابی (بلغی نبض) اوپر اور در میان کے بجائے گہرائی میں (پست) دبانے سے ظاہر ہو گی۔ پست نبض بلغم کو ظاہر کرتی ہے۔
  - قارورہ: (بول/پیشاب)دماغ واعصاب کے فعل میں تیزی سے پیشاب سفید، بار بار اور کثرت سے آئے گا۔
    - براز: فضله (پاخانه) رقیق رنگت، سفید اور اسهال مول گے۔
- پیدنہ: حالتِ سکون میں بیٹے ہوئے یا لیٹے ہوئے جو پسینہ آتا ہے وہ اعصابی ہوگا۔ رقیق بالعمموم بو نہیں ہوتی اور اگر اعصابی رطوبات متعفن ہو کرخارج ہوں تواس میں بو بھی پیدا ہو جاتی ہے۔
  - بعوك: اعصابی تحریک میں رطوبات کی زیادتی سے کھانا پھول جاتا ہے۔ کھانے کا احساس نہیں ہوتا۔ پیٹ بھرا ہوا محسوس ہوتا ہے۔
- پیاس: اعصابی تحریک میں پیاس کا احساس نہیں ہوتا البتہ جب اعصاب سوزش ناک ہوجاتے ہیں تو شدید پیاس کا احساس بڑھ جاتا ہے۔ سر دیانی پینے سے بھی احساس ختم نہیں ہوتا۔
  - **ذا نقه:** منه كاذا نقه ميشا، يهيكا ما كبيلا بوگا\_
  - رنگت: چېره، زبان، هونځ اور آنکھوں کی رنگت سفید موگی۔
    - بلغم: سفیداور آسانی سے خارج ہوگا۔
  - نزله: ياني كي طرح يتلاء سفيد بهتا موا بار دز كام كهلائ گا-
  - خون: تحریک اعصاب میں بلغم ور طوبات کی زیادتی سے خون نہیں آتا۔
  - شکن: اعصابی تحریک میں ذہنی طور پر اور بغیر کسی مشقت کے تھاوٹ محسوس کرتا ہے۔
  - درو: اس تحریک میں ورم کے مقام پر درد محسوس ہو گالیکن حرکت سے در د میں آ رام آجائے گا۔

- حرارت: اس تحریک میں نسیم سے مل کر حرارت پیدا ہوتی ہے،اس میں روح کے خواص پائے جاتے ہیں،اس کا تعلق اعصاب کے ساتھ ہے۔
  - پیپ: اعصابی سوزش میں مدہ (Puss) کی رنگت سفیدی اور نیلا ہٹ غالب ہوگ۔ اعصابی تحریک میں خلط بلغم کی زیادتی سے اکثر مندر جہذیل امراض ظاہر ہو سکتے ہیں:
  - غفلت کی نیند، سکته ، نسیان ، ضعف د ماغ ، صرع د ماغی صداع بلغمی ، صداع بار د ، کیرا۔
  - بائيں طرف كافالج، فالج سے زبان بند ہو جانا، كنت ِ زبان چكر آنا، باؤله بن، بالوں كا گرنا۔
    - لوبلڈیریشر،دل کی رفتار کم ہونا،دل کی حرکت بند ہونا،دل کا بڑھ جاناضعفِ قلب۔
  - جوڙون کادر د، بائين طرف کاعرق النساء، اعصابي در دين، جسم کادر د، ٹائيفائيڙ، ڇيڪ، خسر ه۔
    - دانتوں کادر د، دانتوں کا ہلنا، دانتوں کا گرنا۔
    - بلغمی کھانبی، کالی کھانبی، بلغمی دمہ۔ بلغم کا کثرت ہے آنا۔
    - معده میں گڑ گراہٹ کی آواز، پر انے اسہال، سنگر ہنی، ہیضہ، دست لگے رہنا، پلے اسہال۔
      - آئھوں سے پانی آنا، سفید موتیا۔ کان در د، کان بہنا۔
      - سفید بلغم کا کثرت سے آنا، بلغی زکام، ناک سے پانی آنا، چھینکوں کی کثرت۔
        - سلسل البول، پیشاب کابار بار پانی کی طرح آنا، بستر پر پیشاب نکل جانا۔
          - طحال کا بڑھ جانا، ضعف جگر خون کی کمی۔
          - شو گر حقیقی، ماده منوبه کاپتلاین، جریانِ حقیقی، لیکوریا۔

اصول علاج: اگراعصاب میں تحریک ہوگی تولاز می طور پر قلب میں تسکین ہوگی۔ تسکین والے اعضاء یعنی دل کو تحریک دیں، دل کی خوراک سودا (خشکی، ریاح) ہے۔ یعنی خشک سرداور پھر خشک گرم خوراک دیں، قلب کی تسکین دور ہو کر مرض دور ہو جائے گا۔ تمام ترش اور کڑوی اغذید ادویہ واشیاء (سوداوی اشیاء) بھی کہتے ہیں۔ ان کارنگ سرخ یا سیاہ ہوگا۔ ذائقہ ترش یاکڑواہوگا۔ مزاج سوداوی ہوگا، ایسی خوراک جسم کے قلب اور عضلات کے فعل کو تیز کرتی ہیں۔ ریاح وخشکی کی زیادتی ہوگی۔

خوراک: لیمو، بڑا گوشت، مجیلی، جامن، فالسه، مالٹا، انڈے، مونگ بھلی، املی، سیاہ بھنے چنے، انار ترش، کافی، پکوڑے، بیسن، ٹماٹر، کچنار، چلغوزہ، کڑھی، تکے کباب، شامی کباب، مکئی کی روٹی، جوار کی روٹی، باجرہ کی روٹی، کینو، سنگترہ، ترش مالٹا، ترش کاٹ، انناس، سنکھاڑا، شکر قنڈی، مونگ بھلی، ناریل، شربت فالسه، سرکه، پیاز۔

تهوه: (١) بغير دوده والي چائے ليمون ڈال كر (٢) كافي بغير دوده والي (٣) لونگ+دار چيني

## (۲) تحریک (دل) میں ہوگی، تسکین (جگر)اور تحلیل (اعصاب) = ریاح خشکی کی زیادتی

اس تحریک میں جسم میں سودا( خشکی) کی زیادتی ہو گی۔صفراءاور بلغم (رطوبات) کی کمی ہو گی۔مندر جہ ذیل علامات ظاہر ہوں گی۔

- نبض: طویل تیز، بلند بغیر دبائے تمام انگلیوں پر محسوس ہوگ۔
  - قاروره: پیشاب کارنگ سرخ،سیاه کم یابند ہوگا۔
    - براز: تبض، فضله سخت ہوگا۔
- پیپنه: مشقت در یاضت سے رطوبات غلظ، تعفن، نیبنے سے ترش بوہوگ۔
- بعوك: اس تحريك ميں بھوك كا حساس بڑھ جاتا ہے۔ كھاكر بھى بھوك محسوس كرتاہے۔
  - پیاس: عضلاتی تحریک میں خشکی کی وجہ سے پیاس کااحساس زیادہ ہو تاہے۔
    - ذا نقه: ترش ياكر واهو توعضلاتي تحريك هو گي۔
    - رنگت: چېره، بونٹ، زبان، آنکھوں کی رنگت سرخ سیاه ہوگی۔
      - بلغم: سرخ، میٹالی رنگ کامشکل سے خارج ہوگا۔
- نزله کی رطوبت گاڑھی، خشک، تکلیف اور مشکل سے اخراج۔ زور لگانے سے خشکی کی وجہ سے خون آسکتا ہے۔ رنگ میلایاسرخ اور سیاہی ماکل ہوگا۔ اس کو بند نزله کہتے ہیں۔
  - •خون: اس تحریک میں خشکی کی زیادتی سے شریانیں پھٹ جاتی ہیں،خون کثرت سے آتا ہے،ناک سے نکسیر،مثانہ سے پیشاب کے ساتھ خون، پھیچھڑوں سے بلغم کے ساتھ خون اور معدہ سے خون کی صورت میں قے ہوسکتی ہے۔
- تھکن: اس تحریک میں عضلاتی انقباض کی وجہ سے تناؤ بڑھ جاتا ہے جس سے اعصاب میں تحلیل سے ضعف پیدا ہوتا ہے۔ اس ضعف کانام تھکن ہے۔ یہ اکثر ریاضت، جسمانی مشقت سے ہوتی ہے، آرام کرنے سے اتر جاتی ہے۔
  - درو: اس تحریک میں شدید دباؤیازیادہ حرکت سے در د کااحساس ہو، عضلاتی در د کہلائے گا۔ آرام کرنے سے دور ہو جائے گا۔
- حرارت: جو حرارت ارضی مادول سے مل کر پیدا ہوتی ہے، جب حرارت اصلیہ میں خلل واقع ہو جائے یہ اشارہ ہے حرارتِ عزیزی (غدی حرارت) ختم ہور ہی ہے۔
  - •پيپ:عضلاتی سوزش میں بیپ (PUSS) کی رنگت سرخی ماکل ، گاڑھی یا منجمد شدہ ہوگ۔
  - عضلاتی تحریک میں خلط سودا (خشی) کی زیادتی سے اکثر مندر جہذیل امراض ظاہر ہو سکتے ہیں:
    - ہائیبلڈ پریشر،دردول،اختلاج قلب(ریاح کی زیادتی سے)،سینہ کی گھٹن۔
  - فالج اسفل، مالیخولیا، نکسیر کی زیادتی، صداع سوداوی، سرسام سوداوی، بےخوابی۔

- پیتانوں کاسکڑ نا/زبان کا کینیر، زبان کاسکڑ نا۔
- ریاح معده، در دِ معده، تبخیر معده، دانگی قبض، ریاحی در دیں، عرق النساء، در دِ گرده ریجی۔
- جسم سے خون کا آنا، کانوں سے خون بہنا، کچیں پھڑ وں سے خون آنا، خونی اسہال ناسور مقعد ،السر معدہ ، بواسیر خونی و بادی ، نکسیر کی زیاد تی ،رعشہ جسم ، جسم ہر وقت ہلکا ہلکا گرم رہنا۔
  - جلد کا پھٹنا، سرطان جلدے حھلکے اترنا، خارش جلد، کان کی خشکی، بہرہ پن۔
    - سیاه موتیا، پتلیوں کاسکڑ جانا، آنکھوں کے گردسیاہ حلقہ۔
    - گلے کی خرابی، بند نزلہ، زبان کا پھٹنا، چیرے پر سیاہیاں، ٹانسلز۔
      - خشک دمه، رحم کی رسولیاں۔
      - جوڑوں کا پتھر اجانا، کینٹھیا (گینٹھیا)، کوڑھ۔
  - شرم گاه کی خارش، رحم کی رسولیاں، خصیوں کا سکڑنا، بواسیر، مقعد کی خارش، پتھری گردہ و مثانہ۔

اصولِ علاج: اگر تحریک دل (عضلات) میں ہوگی تو تسکین (جگر) میں ہوگی للمذا جگر میں تحریک کیلئے صفراء (گرمی) والی اغذیہ واد ویہ دینی ہوں گی تاکہ جگر کی تسکین دور ہو جائے۔ تمام (صفراوی) اشیاء چرپری، نمکین اغذیہ ادویہ کی بنیاد نمک پر ہوگی،ان کارنگ زر د ہوگا، ذا گقہ چرپرا یا نمکین ہوگا، مزاج صفراوی ہوگا، انکے استعال سے جگر (غدد) کا فعل تیز ہوگا، حرارت وصفراء پیدا کریں گی۔

**خوراک:** خور دنی نمک، ہری مرچ، مرغ، بکرے کا گوشت، بٹیر کا گوشت، میتھی کا ساگ، سرسوں کا ساگ، ادرک، سبز مرچ کی چٹنی، خوبانی،اخروٹ، دلیںانڈے، پودینہ، دلیی گھی، زیتون کا تیل، آم شیریں،انگور شیریں، وغیرہ۔

قهوه: (۱) تيزيات +اجوائن دليي+سبزيو دينه (۲) زعفران ـ

## (٣) تحريك (جبر) تسكين (دماغ) اور تحليل (دل) =حرارت صفراء كي زيادتي

اس تحریک میں صفراء(گرمی) کی زیادتی، بلغم (رطوبات)اور سودا (خشکی) کی نمی ہوگ۔ نتیجے کے طور پر دماغ تسکین میں اور دل میں تحلیل ہوگی اور مندر جہ ذیل علامات کااظہار ہوگا۔

- نبض: صفراوی تحریک میں نبض اوپر کے بجائے تھوڑاد بانے پر محسوس ہو گی نہ طویل نہ صغیر۔
- قارورہ: پیشاب کارنگ صفراء کی زیادتی سے زر درنگ کامو گاتکلیف سے اور قطرہ قطرہ آئے گا۔
  - براز: پیچش کی صورت ہو گی / کم اور مشکل سے رک رک کر آئے گا۔
- پسینہ: گرم موسم، دھوپ میں آئے وہ غدی ہو گا۔ خشک ہونے پر جلد پر نمکیات جمع ہوتے ہیں۔ اگر رطوبات متعفن ہو کر براہِ مسامات خارج ہوں تواُن میں تلخ ہو بھی ہوگی۔

- مجوک: اس تحریک میں صفراء کی زیاد تی سے امتلاء (بھر نا) کی کیفیت کے ساتھ بھوک تقریباً بند ہو کر صفراوی قے اور متلی کی حالت ہو جاتی ہے۔صفراء کے اخراج کے بعد بھوک بحال ہو جائے گی۔ بھوک کے احساس کے باوجود کھا مانہیں جاتا۔
- پیاس: صفراء کی زیادتی اور گرم ماحول سے رطوبات پسینہ کے ذریعہ اخراج پاکر بیاس کا احساس ہوتا ہے۔ ٹھنڈ اپانی پی لینے سے پیاس کا احساس مٹ جاتا ہے۔ مٹ جاتا ہے۔
  - **ذا نقه:** چريرا يانمکين ہو گا۔
  - رنگت: صفراء کی زیادتی سے آنکھ، زبان، ہونٹ اور چرہ زر دہوگا۔
    - بلغم: صفرادی بلغم زور لگانے سے خارج ہوگا، رنگ زر دہوگا۔
  - نزلہ: یہ نزلہ حار کہلاتا ہے۔ر طوبت لیس دار ،زر دی ماکل ، تکلیف اور جلن کے ساتھ کوشش سے رک رک کرخارج ہوگ۔
    - خون: صفراوی مزاج میں خون تھوڑا تھوڑا ہیچیش کی صورت میں یا خانہ میں مروڑ کے ساتھ آئے گا۔
- تھکن: اس صفراوی تحریک میں عضلات میں تحلیل کی وجہ سے ضعف واقع ہو جاتا ہے۔ جس سے تھکن کا احساس ہو گا۔ یہ تھکن حالت فعل وآرام دونوں میں محسوس ہوگی اور غدد ( جگر ) میں سوزش ہو تو تھکن ہر وقت محسوس ہوگی۔
  - درو: دبانے سے در د کا حساس ہو توغدی (صفر اوی) در دہوگا۔
- حرارت: یہ وہ حرارت ہے جور طوبتِ اصلیہ سے مل کر پیدا ہوتی ہے۔اسکا تعلق جگر کے ساتھ ہے۔استقر ار نطفہ کے ساتھ عطا ہوتی ہے اور موت تک انسان کے ساتھ رہتی ہے۔اعضاء کی حفاظت اور پرورش کرتی ہے۔ یہی غدی حرارت ہے۔
  - •پیپ:اگرسوزش غده (حبکر) میں ہوگی توپیپ (Puss) کی رنگت گاڑ ھی،زر داور قوام نیم جامد ہوگا۔

## غدى تحريك مين خلط صفراء كى زيادتى سے اكثر مندر جه ذيل امراض ظاہر ہوسكتے ہيں:

- بر قان،زر درنگ کی پیپ آنا، پھیچھڑوں میں پیپ پڑنا، سوزش جگر، در د جگر، ضعفِ جگر، در دبیۃ،ورم پۃ، پتھری پۃ۔
  - جلن معده، خونی پیچش،السر معده، ناسورالمقعد ـ
  - ہاتھ یاؤں کی جلن،سینہ کی جلن،پیشاب جل کرزر در نگ کاآنا۔
  - ضعفِ قلب، دل کی گھبراہٹ، دل کا پھیل جانا، ہائی بلڈ پریشر۔
    - مثانه میں در داور جلن، سرعت انزال، ضعف ِباه۔
      - ، رحم کی سوزش، خروج رحم، کیکوریادر دوجلن۔
  - - ناسور چیثم، کان کاناسور، ہونٹ کے چھالے، صفراوی کھانسی۔

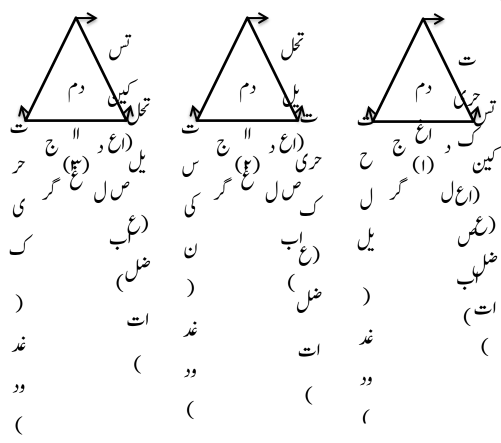
- پية کی پھری، مثانه میں گردے کی پھری، سوزش بول، ورم گرده۔
  - سوزاک،ورم خصیه،خصیے میں در د۔

اصولِ علاج: صفراوی تحریک کی صورت میں تسکین (اعصاب) میں ہوگی،للذااعصاب کو تحریک دینے کے لیے بلغم (رطوبات) کو پیدا کرنا ہے،اس لیے اعصابی اغذیہ واد ویہ دینی ہیں۔

خوراک: تمام کھاری اغذیہ وادویہ جن کی بنیاد پوٹاشیم اور الکلی پر ہوگی، ان کارنگ نیلا یاسفید ہوگا، ان کاذا لَقه کھارایا پھیکا یا میٹھا ہوگا، ان کامزاج بلغمی ہوگا۔ مثلاً: دودھ، چاول، قلمی شورہ، لسی، مکھن، چاول، کھیر فرنی، سوگودانه کی کھیر، مربه گاجر، گھیا کدو، بھنڈی توری، ککڑی، کھیرا، خرگوش کا گوشت، ٹینڈے، میٹھا انار، تربوز، سردا، گنڈیریاں، گوند کتیرا، چھلکا اسبغول، کسٹرڈ، کچی لسی، تازہ پہلی لسی، شکر قندی، شربت صندل، روغن گلب، نقرہ (چاندی) شربت نیلوفروغیرہ۔

قهوه: (١) سفيد زيره + حجهو ڻي الا يُجَي (٢) سونف+ حجهو ڻي الا يُجَي + د صنيه خشك+ ميثها ملا كر\_

### نقشه تحريكات



| بتيب                               | عضلات | غدود  | اعصاب | نام اعضاء | نمبر شار |
|------------------------------------|-------|-------|-------|-----------|----------|
| جسم میں رطوبات (بلغم) کی زیادتی    | تسكين | تحليل | تحريك | د ماغ     | -        |
| جسم میں ریاح سودا (خشکی) کی زیادتی | تحريك | تسكين | تحليل | دل        | ۲        |
| جسم میں حرارت (صفراء) کی زیادتی    | شحليل | تحريك | تسكين | جگر       | ٣        |

خلاصہ: انسان جسم اور روح کا مجموعہ ہے۔ طبیب وہ ہے جو دونوں قسم کے علم کو جانتا ہو۔ علم طب وراثت انبیاء کا ایک جزوہہ ، اسی لیے اس کا سیمناسنت غیر موکدہ ہے۔ حازق طبیب علم ظاہر (علم طب) اور علم باطن کے ذریعہ علم طب کی حقیقت کو جذب کرتا ہے تاکہ مرض کی اصل وجہ تک پہنچ سکے اور جب وجہ کاعلاج تجویز کیا جاتا ہے تو علامات اور امر اض خود دور ہو جاتے ہیں۔ غذا اور دو ابھی اثر انداز ہوتی ہے۔ امور طبعیہ کے سات در ہے سات سنہری اصول اور سات ہضم کا جاننا جسمانی، روحانی اور اخلاقی صحت کی ضامن ہے۔ وہ طبیب جو سنہری اصولوں، امور طبیعہ ، سات ہضم اور تحریک ، تحلیل و تسکین ) کے فن سے مکمل آگاہی رکھتا ہو، وہ طبیب تشخیص کر کے مرض کی وجہ کا علاج طبیعہ ، سات ہضم اور تحریک ، تحلیل و تسکین ) کے فن سے مکمل آگاہی رکھتا ہو، وہ طبیب تشخیص کر کے مرض کی وجہ کا علاج باآسانی تجویز کر سکتا ہے۔ حقیقی تنا الله سُبْحَانَه وَایَّاکُم بِحَقِیْقَةِ الْمُنْرِنَکَةِ الْعِظَامِ وَ عَلَی جَمِیْعِ اَتْبَاعِهِم اِلٰی یَوْمِ الْقِیَامِ۔ وَالْمَرْکَةُ وَالْمَرْدُونَامِ وَالْمَرْدُونَامُ وَالْمَرْدُونَامُ وَالْمَرْدُونَامُ وَالْمَرْدُونَامِ وَالْمَرْدُونَامِ وَالْمُرْدُونَامُ وَالْمَرْدُونَامُ وَالْمُونِسُونَا وَالْمَرْدُونَامُ وَالْمَرْدُونَامُ وَالْمُرْدُونَامُ وَالْمُونِانَامُ وَالْمُرْدُونَامُ وَالْمُ

### حواشي وحواله جات

(۱) کلیاتِ تحقیقات،صابرملتنای، ۱۲ • ۲ء،اداره مطبوعاتِ سلمانی لا مور، جلد اول، صفحه نمبر ۴۰ ۱ -

(۲) القرآن: ۲۵\_۷-۳۷ "اور وہی توہے جس نے رات کو تمہارے لیے پر دہ اور نیند کو آرام بنایا اور دِن کو د وبارہ اٹھ کھڑے ہونے کا وقت مقر ر کر دیا۔"

| (٣)القرآن:٨:٠٢   | (۷)القرآن:۹۱۹۱۰۰۱ | (١١)القرآن:٣٠:٠٣ |
|------------------|-------------------|------------------|
| (۴)القرآن:۱۱:۱۱۱ | (٨)القرآن:٢٥:٠٠   | (۱۲)القرآن:۲۵:۰۷ |
| (۵)القرآن:۲۳۸    | (٩)القرآن:٩١      |                  |
| (۲)القرآن:۹۱:۲۷  | (۱۰)القرآن:۲۷:۲   |                  |

#### References

(1) Kaliyat-e-Uqqar, Sabir Multanai, 2012, Salmani Publishing House, Lahore, Volume I, Page No. 104.

(2) Quran: 25. 47. "And it is He Who has made the night a veil for you and a restful sleep and appointed the day for you to rise again."

(3) Qur'an: 8: 60(4) Qur'an: 16: 114

(5) Quran: 38:72 (6) Qur'an: 91: 872 (7) Qur'an: 91: 9, 10 (8) Qur'an: 25: 70 (9) Qur'an: 91:8 (10) Qur'an: 72: 38 (11) Qur'an: 42: 30 (12) Qur'an: 25: 70